## Ó TRINDADE QUE ADORO!

Todos os direitos reservados pela Paulus Editora. Nenhuma parte desta publicação poderá ser reproduzida, seja por meios mecânicos, eletrônicos, seja via cópia xerográfica, sem a autorização prévia da Editora.

© Effatà Editrice, Via Tre Denti, 10060 Cantalupa, Italy. Translated from italian edition, titled *O Trinità che adoro*, by Guido Marini.

Direção editorial: Frei Darlei Zanon Gerente de design: Danilo Alves Lima Coordenação de revisão: Tiago José Risi Leme Imagem da contracapa: "Ícone da Trindade", de Andrei Rublëv Impressão e acabamento: PAULUS

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) Angélica Ilacqua CRB-8/7057

Marini, Guido

Ó Trindade que adoro! : o mistério de Deus revelado por Jesus / Guido Marini. - São Paulo : Paulus, 2023.

(Coleção Meditações)

ISBN 978-65-5562-920-0

Título original: O Trinità che adoro

1. Meditações 2. Santíssima Trindade 3. Espiritualidade I. Título II. Série

CDD 242 CDU 242

23-3302

Índice para catálogo sistemático:

1. Meditações



Conheça o catálogo PAULUS acessando: **paulus.com.br/loja**, ou pelo QR Code acima. Televendas: (11) 3789-4000 / 0800 016 40 11

1ª edição, 2023

© PAULUS - 2023

Rua Francisco Cruz, 229 • 04117-091 • São Paulo (Brasil) Tel.: (11) 5087-3700

paulus.com.br • editorial@paulus.com.br

ISBN 978-65-5562-920-0

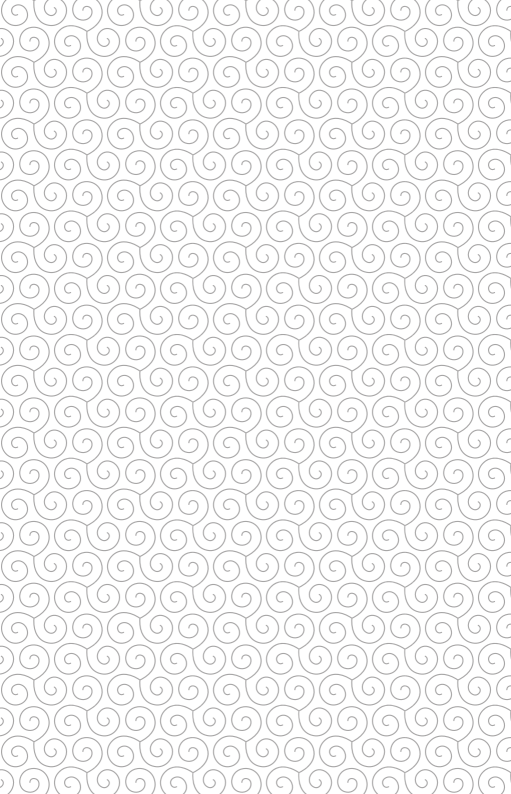
## **GUIDO MARINI**

# Ó TRINDADE QUE ADORO!

O mistério de Deus revelado por Jesus

Tradução: Pe. Mário dos Santos, ssp





### **Prefácio**

As páginas deste livro apresentam meditações sobre o mistério da comunhão de amor entre as Pessoas divinas. Mistério que nos toca, nos transforma e nos assume em si. Mistério insondável nas suas profundidades, mas no qual nos é possível fixar o olhar, porque o Senhor Jesus se fez para nós Caminho e Porta.

Estas meditações provêm de um curso de exercícios espirituais, e pretendem ajudar a lembrar a inefabilidade dos "Três" nas vicissitudes concretas da nossa existência humana. Mas há o risco de as duas dimensões serem consideradas, por muitos, paralelas, ainda que, na realidade, sejam inseparavelmente unidas. O Deus Uno e Trino, o totalmente Outro, é, na verdade, aquele em quem vivemos, nos movemos e existimos (cf. At 17,28). A contemplação do mistério trinitário revela-se, portanto, como um meio eficaz para iluminar a nossa vida e converter-nos a Deus, porque não existe verdadeira contemplação que não seja também transformação da vida.

Este itinerário reflexivo aviva-se com a contemplação do ícone da Trindade de Andrei Rublëv, fixando nele os olhos e o coração, que, assim, são continuamente convidados a vislumbrar a janela que se abre diante da eternidade de Deus, lugar ao qual Deus nos convoca para entrar em diálogo com Ele.

A atenção fixa-se, portanto, sobre cada um dos rostos do Pai e do Filho ao serem apresentados através de

algumas parábolas evangélicas, da mesma maneira que outras páginas e passagens da Escritura, unidas a imagens recorrentes da tradição cristã, nos ajudam a levantar o véu que nos esconde o rosto do Espírito.

Não podia faltar, no final do itinerário contemplativo sobre o mistério dos "Três", a figura de Maria, uma mulher no coração da Trindade, aquela que tornou possível que nós víssemos, tocássemos e ouvíssemos o mistério do amor trinitário. O trecho evangélico evocado é o da anunciação, que nos põe perante a revelação do mistério da Trindade, ou seja, do projeto eterno que ganha consistência e corpo. É um trecho que nos provoca, para que reviva em nós a mesma e total disponibilidade, a mesma entrega confiante de Maria nas mãos de Deus, para nos encontrarmos com ela "dentro" da Trindade, experimentando, ao mesmo tempo, que a Trindade está em nós. Descobrirmo-nos assim, com a alegria e o espanto infinitos de que nós somos o quarto comensal na mesa dos "Três" a ocupar aquele lugar livre, é um convite para fazermos parte da vida trinitária.

O estilo das meditações atraiçoa a linguagem falada através da qual foram pensadas e transmitidas: nesse sentido, talvez, poderá resultar menos linear a exposição, embora mais imediata e atenta à forma expressiva. Desejo, porém, que ajudem a dirigir o olhar do coração para o Mistério do amor trinitário para conosco, a fim de que a nossa existência seja cada vez mais plasmada e transfigurada.

## O ÍCONE, JANELA ABERTA PARA O MISTÉRIO DE DEUS TRINDADE (I)

#### Permanecer e orar diante de um ícone

que quer dizer permanecer e orar diante de um ícone? O ícone, na tradição espiritual do Oriente cristão, torna presente o que está representado, ou melhor, torna presente a pessoa que está representada. Aquilo que o Evangelho e a Escritura são para a palavra, o ícone é para as cores e os símbolos. Como a Escritura faz presente o Senhor através da palavra, o ícone faz presente o Senhor ou os mistérios da vida do Senhor através das cores e dos símbolos. Quando nos encontramos diante de um ícone, encontramo-nos diante não apenas de uma representação ou de uma imagem: estamos, sobretudo, diante de algo que é mistério, porque marca a passagem do visível ao invisível, do que vemos àquilo que não vemos, do mistério que está representado no próprio mistério e que, ao mesmo tempo, nos ajuda a empreender essa passagem.

O vocábulo ícone deriva de uma palavra grega, eikon, que significa "imagem". Todavia é mais do que uma imagem: é uma janela aberta sobre a eternidade, um lugar de encontro com o mistério. Quando nos dispomos a olhar um ícone, pensamos numa janela que se abre sobre a eternidade de Deus e para o lugar que Deus nos indica para entrarmos em diálogo com Ele.

São Paulo, em 2Cor 3,18, sugere-nos um itinerário de oração contemplativa diante de um ícone. Diz em quatro sucessivas passagens que somos chamados a contemplar sem véu, como num espelho, a glória do Senhor, transformando-nos nessa mesma imagem. Consideremos mais de perto esses momentos.

Contemplar sem véu. Não se pode ver a Deus se o olhar do coração estiver impedido; não se pode olhar um ícone e passar desse olhar à oração contemplativa se existir o véu do pecado e da distância de Deus no nosso coração.

Como num espelho. Observando um ícone, passamos do visível ao invisível, ou seja, vamos daquilo que está representado até o modelo que ali está figurado; passamos das cores e dos símbolos que exprimem Deus ao real mistério de Deus que, de certa forma, está ali expresso. O ícone é, para nós, como um espelho da eternidade de Deus.

A glória do Senhor. O final dessa oração contemplativa sobre o ícone é a imersão na beleza de Deus. Sempre que nos colocamos diante de um ícone, pedimos que nos seja revelado algo novo do belíssimo e fascinante mistério de Deus.

Transformamo-nos nessa mesma imagem. A verdadeira contemplação só existe quando se dá a transformação da vida, exatamente segundo o sentido daquela imagem que contemplamos. O ícone tem uma pretensão: assemelhar-nos, nós próprios, àquela imagem com a qual entramos em relação espiritual.

Assim, seguindo o ensinamento do apóstolo Paulo, tentemos permanecer em oração contemplativa diante do ícone da Trindade de Rublëv. É claro que o devemos fazer com o olhar límpido e puro, considerando que

temos uma janela aberta para o mistério trinitário, que aquele ícone nos quer fazer descobrir algo do mistério da Trindade de Deus, e que a finalidade dessa contemplação é a nossa transformação na Trindade de Deus e a habitação em nós da própria Santíssima Trindade.

#### O horizonte trinitário

Há vários motivos pelos quais quis dar um horizonte trinitário a esta reflexão.

A nossa fé é trinitária e, de certo modo, toda a nossa vida é trinitária, pois nem a conseguimos explicar suficientemente senão no mistério da Trindade.

Quando, porém, nos aproximamos da Trindade não ficamos satisfeitos apenas com uma parte, mas desejamos entrar em relação com todo o mistério de Deus.

Com o fervor de Santa Teresa do Menino Jesus, parafraseando um seu escrito, dizemos também nós ao Senhor: "Eu quero tudo de Ti, não me contento só com uma parte ou com algumas migalhas do teu mistério: quero entrar em todo teu mistério". Ousemos ter essa audácia, a audácia dos enamorados.

Encontrar-se com o mistério trinitário é, realmente, encontrar-se com aquele Deus que conhecemos e amamos, mas que devemos conhecer sempre mais. Quanto mais conhecermos e amarmos, mais amaremos e mais conheceremos: este é um círculo vital pelo qual Deus é sempre novo na nossa vida. Entrar no mistério da Trindade nos ajudará a rever a nossa ideia de Deus, o nosso conhecimento de Deus,

o nosso pensamento sobre Deus: numa palavra, Deus nos surpreenderá uma vez mais.

A nossa vida anseia, consciente ou inconscientemente, pelas fontes da vida, que são precisamente as três Pessoas da Santíssima Trindade.

No oficio das leituras, encontramos um hino no qual rezamos assim: "Ó Trindade beata, oceano de paz, sarça inextinguível de verdade e de amor". Trata-se de um belíssimo texto graças ao qual damos voz à ânsia constante do nosso coração.

Queremos, aqui, lembrar também a estupenda oração composta por Santa Isabel da Trindade: "Ó meu Deus, Trindade que adoro [...] que em cada instante me conduzes cada vez mais para dentro das profundidades do teu mistério! Ó meus Três, meu Tudo, minha Beatitude, infinita Solidão, Imensidão em que me perco". "Ó meus Três": espero mesmo que essa expressão tão querida de Santa Isabel seja também o nosso modo confidencial de nos dirigirmos a Deus Trindade.

Se a nossa vida suspira pelas fontes da vida e pelo mistério de Deus, também suspira pela compreensão do nosso mistério.

É vocação típica do homem procurar entender-se a si mesmo. Também por isso, a Trindade tem uma força de atração misteriosa sobre nós, porque é na Trindade que compreendemos completamente quem somos, para onde vamos e por que vivemos. É aí que vivemos, aí está escrito todo o sentido do nosso caminhar. Lembremo-nos: neste preciso momento, estamos vivendo no coração da Trindade.

Num escrito da Madre Mectilde de Bar, encontra-se esta passagem muito bela:

Já há mais de trinta anos que me impressionam as palavras de um autor que afirma que, se fôssemos verdadeiramente penetrados pela majestade de Deus e se estivéssemos na sua presença, sentiríamos estar cometendo uma imodéstia muito grande quando desviássemos o olhar para ver o que está à nossa volta.<sup>1</sup>

Nessas palavras, impressionou-me a surpresa da Madre Mectilde. E talvez ainda hoje ela ficaria surpreendida com qualquer um de nós cada vez que desviássemos o nosso olhar do mistério trinitário. *Que existirá de mais belo e fascinante que esse mistério?* O que valerá todo o resto, em consideração a esse mistério, para nele pormos os olhos, o coração, o interesse, o desejo?

Dizia a Madre Mectilde, sempre no mesmo escrito, que *a festa da Trindade é a festa do nosso íntimo*, porque no nosso íntimo habita a Trindade. Comecemos a viver deste modo essas meditações: como uma verdadeira e real festa do nosso íntimo.

Santo Agostinho, quando contemplava a beleza da criação, entusiasmava-se com ela; mas depois escrevia para si e para os outros: "Bom é o que foi feito, mas quanto melhor é quem o fez!" Talvez devêssemos cultivar e desenvolver mais alguns sentidos espirituais que nos ajudam a ver, a gozar, a entusiasmar-nos pelo mistério de Deus, cuja beleza supera infinitamente tudo e todos.

Ao olhar para a Trindade, o nosso olhar atinge duas direções. Paremos para observar individualmente cada uma

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mectilde de Bar, L'anno liturgico. Milão: Glossa, 1997, p. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SANTO AGOSTINHO, Diálogos, 65/A,4.

das Pessoas divinas e, ao mesmo tempo, maravilhemonos com o mistério da unidade que caracteriza essas
três Pessoas: trindade e unidade, portanto. E assim descobriremos que a vida é um ir para o Pai pelo Filho no Espírito.
Bastaria essa indicação do caminho interior para preencher uma vida. Tantas vezes ouvimos essa expressão!
E tantas vezes a rezamos na doxologia conclusiva da
oração eucarística: "Por Cristo, com Cristo e em Cristo,
a vós Deus Pai todo-poderoso, na unidade do Espírito
Santo...". Aí encontra-se o sentido da nossa vida.

No Gênesis (18,2-3), é descrito o encontro de Abraão com os três personagens misteriosos, que depois são a imagem das três Pessoas da Trindade. Abraão apreende primeiro a identidade individual e, depois, apreende algo da sua identidade única. Na sua intervenção, de fato, inicia com o plural e termina no singular. Meditando sobre esse mistério, queremos nós também continuamente passar do singular ao plural, da unidade à Trindade de Deus.

Diz-se que olhar significa ser preenchido com tudo aquilo que se olha. Esta é uma boa verdade: porque, quando olhamos algo, ficamos impressionados com aquilo que é objeto da nossa observação. A nossa mente e o nosso coração ficam cheios daquilo que vemos. Do mesmo modo, queremos permanecer cheios da Trindade que nos propomos a olhar e a contemplar. Desse modo, faremos experiência da eternidade. Não é verdade que a eternidade não será outra coisa senão olhar face a face o mistério trinitário e ser cheios eternamente?

Dizia São Gregório Nazianzeno que desejava estar "lá onde está a Trindade, onde o fulgor se une com o

esplendor, Trindade cujas sombras confusas me enchem de emoção". No mistério da Trindade de Deus, também as "sombras confusas" e as zonas de sombra que o olhar humano não consegue penetrar enchem-nos de emoção e de admiração.

#### O ícone da Trindade de Andrei Rublëv

Lembremos alguns elementos históricos para enquadrar as origens desse maravilhoso ícone. Devemos recordar um santo da Igreja russa, São Sérgio de Radonege, que viveu entre 1313 e 1392. É considerado como um padre da unidade da Rússia. Não escreveu tratados sobre a Trindade, mas toda a sua vida foi votada à Trindade e, após muitos sacrifícios, conseguiu dedicar à Trindade a igreja que lhe foi confiada.

Dezessete anos após a sua morte, um discípulo seu solicitou a Andrei Rublëv, celebérrimo iconógrafo daquele tempo, a realização de um ícone da Santíssima Trindade, que foi colocado nessa igreja. Rublëv, juntamente com um seu companheiro, Daniel, pôs mãos à obra. É interessante ler a história dessa realização.

Um historiador refere que, de fato, os dois artistas, nos momentos de repouso, sentavam-se e contemplavam a sua obra que estava ganhando forma. E olhavam para ela sem descanso, sem distrações, de tal maneira que, da visão daquelas figuras, ambos subiam até ao mistério de Deus. Logo aí, eles mesmos ficaram impressionados com a obra que queriam concluir.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> São Gregório Nazianzeno, *Poema* 11.

Em 1415, quando a obra foi acabada, os bispos e os fiéis que, pela primeira vez, a admiraram, disseram: "Na verdade, os céus se abrem e os esplendores de Deus se mostram".

No momento em que olhamos para esse ícone com a intenção de estabelecer um diálogo orante com Deus, devemos ter a advertência de considerar a existência de três planos pictóricos distintos, correspondentes a três níveis diferentes de leitura espiritual.

Como pano de fundo, temos a narração bíblica do encontro de Abraão com os três personagens misteriosos (Gn 18,1-15).

Todavia, a cena descrita no Gênesis não está totalmente ilustrada, porque Abraão e Sara estão ausentes do ícone. Além disso, há uma progressiva transfiguração dos elementos presentes no episódio bíblico: de fato, no ícone, a tenda de Abraão passa a ser a igreja-templo que vemos acima da cabeça do anjo da esquerda, o carvalho de Mambré torna-se a árvore da vida colocada acima da cabeça do anjo do centro, e o bezerro oferecido por Abraão em honra daqueles três peregrinos misteriosos passa a ser o cálice eucarístico que está na mesa, no centro do ícone. Com essa transfiguração dos elementos, é feita uma leitura espiritual do texto bíblico com a finalidade de apreender a imagem visível do mistério invisível. E esse é o primeiro plano que devemos ter presente quando estivermos diante do ícone.

Um segundo nível de leitura da imagem tem que ver com *os três anjos*. Vemos representados três corpos muito alongados em relação ao normal: as medidas dizem que o corpo dos anjos é catorze vezes a cabeça, portanto sete

vezes mais do que o normal. Depois vêm as asas que, pela sua estaticidade e pela sua cor, dão a impressão de agilidade, de imaterialidade, de ausência de peso: tudo isso exprime a vontade de nos reenviar para o mistério inexprimível de Deus.

Mas o mais importante em relação aos três anjos é a perspectiva surpreendente. O ponto de fuga do ícone não é o fundo da imagem, mas somos nós: nós que olhamos para a imagem. Essa mudança de perspectiva tem dois significados muito importantes. Em primeiro lugar, elimina a distância, a profundidade onde tudo desaparece pelo afastamento e, por efeito contrário, aproxima as figuras, mostra que Deus está aí, que está em todo o lado. Consegue, portanto, dizer-nos que Deus está presente em todo e qualquer lugar. Além disso, essa perspectiva faz com que nos coloquemos como se estivéssemos diante de uma janela aberta para a eternidade: é o mistério de Deus que desce até nós, não somos nós que vamos até ele. E é clara a mensagem espiritual que resulta disso: não somos nós que suplicamos a Deus em favor da nossa pobre humanidade, mas é Ele que nos eleva até a sua infinita grandeza; é Ele que desce da eternidade para nos encher de si, para nos revelar os segredos do seu mistério, e nós somos chamados a permanecer abertos à sua revelação.

Madre Mectilde dizia, acerca da presença de Deus, que deveríamos sentir como que um "abismo de respeito" pela presença de Deus dentro de nós. O fato de o Senhor tudo habitar, de nele estarmos presentes e de Ele estar em nós deve dar-nos o sentido da presença de Deus e ajudar-nos a cultivar um verdadeiro e real abismo de reverência.